ICINDEKILER

ONSOZ oo 7
GIRIS oo 9
DERS 1: ANTROPOLOJI NEDIR?.....ooooioioioeeoeoeoeoeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee 15
DERS 2: ETNOGRAFIK DENEYIM........oooooooooooooooooeeieiceeeeeeeeeeeeeeeeeeee 23
DERS 3: KULTUR KAVRAMININ SERUVENI........ccooooorommmrrriooeciccccceeee 33
DERS 4: SEMBOL, RITUEL VE SOSYAL DRAMA ......oocccoooooooieeere 45
DERS 5: YORUM, ANLAM VE HERMENEUTIK ........ccoooiiiimrieie 59
DERS 6: YAPISOKUM VE ANTROPOLOJT....oovoooocceeeoeeeeeeeeccceeeeeeeeeeeeee 73
DERS 7: TEMSIL KRiZI VE ETNOGRAFIK HAKIKAT ...ooooooovoiooe. 89
DERS 8: OTEKI VE KIMLIK ..o 105
DERS 9: MODERNITE, POSTMODERNITE VE ANTROPOLOJ........... 135
DERS 10: KURESELLESME VE COGULCU ANTROPOLOJi ................ 149
DERS 11: ANTROPOLOJININ GELECEGI .......ooooooeiooooeeeeee 161
EK: Terimler SOZIUGU cccoovevvvvvvveeeerercssreerecrereeciiiescssssseecesseseeessseessseesessessecssseseenns 184

KAYNAKCA e 194



ONSOZ

u kitabin ilk tohumu, ilk kez 2003 y1linin sessiz bir gecesin-

de zihnime distii. O sirada postmodernizm ve antropoloji
Uzerine yazdigim ytksek lisans tezini yeni tamamlamis, bir ki-
tiphaneden digerine savrularak Ingilizce kaynaklarin arasinda
yolumu bulmaya calistyordum. Raflarin tozlu golgelerinde, Ttirkce
kaynaklarin eksikligini her sayfada daha derin hissediyor, “Bir
gtn bu boslugu kendi dilimde doldurmahyim,” diyordum. Iste

o duisunce, bu kitabin en eski hatirasidir.

O yillarda, birbirine benzeyen birkag ceviri metin disinda,
Tiirkce ya da Ingilizce kaynaklarin sayisi bir elin parmaklarin
gecmezdi. Aradan gecen yirmi iki yilda, elbette cok sey degisti;
bircok telif ve ceviri eser yayimlandi. Ancak yine de, zihni sadece
bilgilendiren degil, onu sarsan, dontstiiren, yeni pencereler acan
calismalar hala nadir. Bu kitap, o eksikligin huzursuzlugundan
dogdu.

Son on yil, daginik defter sayfalarina dustlmus notlar
bir araya getirme cabasiyla gecti. O notlar, kimi zaman aksam
calisma odamin sessiz karanhginda ya da sabaha karst bir
kafenin kosesinde, kimi zaman bir is yolculugunun bitiminde
bir otel odasinin yabanci ikliminde yazilmisti. Nerede yazilirsa
yazilsin, her notun arkasinda ayni soru vardi: Insant anlamak
gercekten miimkiin mu?

Bu kitabin hikayesi, akil hocalarim olarak gordugium varo-
luscu filozoflarla ve devaminda Derrida, Ricoeur ve Geertz'le

tanismamla baslar. Onlarin metinlerinde dtistiincenin simirlarini



ANTROPOLOJIYE GIRIS DERSLERI

zorlamayt, dilin ardinda sakli olan anlamin titresimini duyma-
y1 0grendim. Bu eser, o uzun ve cetrefilli kesif yolculugunun
haritas1 gibidir.

Bir anlamda, bu kitap tek basina antropolojinin degil, in-
sanin hikayesidir.

Kendini ve diinyay1 anlamaya calisan her zihin gibi, ben de
bu sayfalarda kendi suretimi aradim.

Kisacast, bu kitap bir yolculugun hikayesi, hem bilginin hem
de varolusun sertiveni. Yaygin ve kesin kanaatlerle yazilmis bir
ders kitab1 degil.

Bu kitapta, antropolojinin “ne oldugu™nu degil, kesin tanim-
lar yerine, yorumlar; bitmis cevaplar yerine, acik uclu sorular
esliginde antropolojinin “nasil dasindiagunt bulacaksiniz.

Alper Sezener
14 Ekim 2025, Ankara



GIRIS

“Insan Olmak” Nedir?

Antropoloji, etimolojik olarak “insan bilimi”dir. Ancak bu
tanim, hem her seyi soyler hem de hicbir seyi soylemez. Ciinki
insan olmak hakikatte nedir ki?

Biyolojik bir tanim mu1 artyoruz? Homo Sapiens (Akilh Insan),
iki ayak tizerinde ytriiyen, biiytk beyinli, karsit basparmaga
sahip primat. Dogru, ama yetersiz. Clinka bir sempanzeyle
paylastigimiz DNAnin %98.8 olmasi, bizi sempanzeden cok
da farkli kilmiyor gibi gortinebilir. Oyleyse insan olmay1 ozel
kilan nedir?

Belki de sudur: Insan, anlamlar treten hayvandir. Max
Weber'in dedigi gibi, insan “kendisinin ¢rdugu anlamlar ag
icinde asili kalmis bir hayvandir” (aktaran Geertz, 1973: 5).
Bir agacin dibinde oturan iki insan diistiniin. Biri i¢in o agag,
golge saglayan bir nesnedir. Digeri icin, atalarinin ruhlarinin
bulundugu kutsal bir varlik. U¢tinciisit i¢in, oksijen tireten bir
organizma. Dérdunciist icin, kesilip satilabilecek bir meta. Ayni
agac, dort farkl dunya.

Antropoloji, iste bu dinyalart anlamaya calisir. Bu ¢aba
sayesinde ve neticesinde, hayret verici bir gercegi kesfeder: In-

sanlar, inanilmaz derecede farkli sekillerde “insan” olabilirler.

Yabanciyla/Otekiyle Karsilasmak

Antropolojinin dogus hikayesi, aslinda bir “yabanciyla kar-
silasma” hikayesidir. 15. ytzyilda Avrupalilar, okyanuslari asip

9



ANTROPOLOJIYE GIRIS DERSLERI

“Yeni Diinya’yla karsilastiklarinda saskina donerler. Bu insanlar
kim? Incil'de bahsi gecmeyen bu topluluklar, Adem ve Havvanin
soyundan m1? Ruhlar1 var m1? Insan sayilirlar m1?

Bu sorular, masum degildi. Ctink yanitlari, sémirgecilik
projesinin mesrulugunu belirliyordu. Eger “onlar” tam insan de-
gilse, kolelestirilebilir, topraklart alinabilir, “medenilestirilebilir"di.

19. ylizyilda antropoloji, bu somtrgeci baglamda bir “bilim”
olarak kurumsallasir. Evrimci antropologlar, tim toplumlari
yukaridan asagiya, hiyerarsik bir diizende siralarlar: En altta
“vahsiler”, ortada “barbarlar”, en tistte “uygar Avrupalilar”. Edward
Tylor, James Frazer, Lewis Henry Morgan, yani klasik evrimci
antropologlar, hepsi bu hiyerarsik diisiincenin temsilcileridir.

Ancak 20. ytuzyilin basinda, bir grup genc antropolog bu
yanilsamay1 kirmaya baslar. Franz Boas, 6grencilerine sunu soyler:
Her kilttir kendi icinde ve tekliginde anlasilmalidir. “Ilkel” diye
bir sey yoktur; sadece farkl yasam bicimleri vardir. Bronislaw
Malinowski, cadirini “yerlilerin” arasina kurarak, onlarla birlikte
yasar. Margaret Mead, Samoa'da ergenligi incelerken, cinsellik
ve toplumsal cinsiyet hakkindaki Bat1 varsayimlarini sarsar.

Antropoloji, boylece bir dontisim gecirir. Artik “oteki’yi
yargilama bilimi degil, “6teki”yle karsilasarak kendini anlama

sanati haline gelir.

Bu Kitap Neyin Pesinde?

Kitaptaki on bir ders boyunca, size antropolojinin entelek-
ttel sertivenini anlatmaya calisacagim. Ancak bu, kronolojik bir
tarih degil. Aksine, belirli dustiniirler, belirli kavramlar, belirli
sorunlar etrafinda ortalmus bir yolculuk.

Geertz'in “yogun betimleme’siyle baslayacagiz ve “kulttru
okumak” denilen etkinligin ne anlama geldigini 6grenecegiz.
Sonra, Malinowskinin cadirindan James Cliffordun “kismi

10



GIRIS

hakikatler”ine, etnografik bilginin nasil tiretildigini tartisacagiz.
Kaltar kavraminin tarihini izleyecek, Victor Turnerla birlikte
rittellerin icine dalacagiz.

Paul Ricoeurin hermeneutigi (yourumsamacilhigy), bize
“yorumlama’nin felsefesini dgretecek. Jacques Derridanin
yapisokumu, kesinliklerimizi sarsacak, ikili karsithiklarimizi
cokertecek. Postmodernizmin antropolojideki hayaleti Writing
Culture (Kulturtt Yazmak) hareketinin “temsil krizi’yle ytzle-
secegiz. Kimlik ve otekilik tizerine, modernite ve kiiresellesme
lizerine distinecegiz.

Ve sonunda, antropolojinin gelecegini soracagiz: 21. ytizyilda,
antropoloji ne yapabilir? Sadece anlamak icin mi variz, yoksa
degistirmek icin de mi?

Bu Kitab1 Nasil Okuyacaksiniz?

Birinci uyari: Bu kitapta kesin cevaplar bulamayacaksiniz.
Cunkt antropoloji, cevaplar bilimi degil, sorular sanatidir. Her
ders, yeni sorulara neden olacak. Bazilar1 sizi rahatsiz edecek.
Bazilari sizi heyecanlandiracak. Bazilar sizi kizdiracak. Aslinda,
bu karmasa cok iyi. Ciinki antropoloji, bir konfor alani degil-
dir. Sizi, rahat koltuklarinizdan kalkmaya, aliskanliklarinizi
sorgulamaya, “normal”in nasil insa edildigini gérmeye davet
eden bir istah acicidir.

Ikinci uyart: Bu kitap, klasik bilimcilik, pozitivist “nesnel
bilgi” iddiasinda degil. Her sayfa, belirli bir bakis acisini yansitir.
Yorumlayici, elestirel, postmodern bir antropoloji anlayisini.
Geertz, Turner, Ricoeur, Derrida, Clifford, Marcus, Fischer ve
bu diistiniirlerin actigi yollar: takip edecegiz. Ancak bunlar, tek
yol degil. Antropolojinin baska gelenekleri, baska sesleri de var.
Zaten piyasada diger eserlerden fazlaca var. Onlar1 da okumay1
ihmal etmeyin. Bu kitap, antropolojinin gelecegini kesfetmek
icin ¢ikilan uzun yolculuga bir davet.

11



ANTROPOLOJIYE GIRIS DERSLERI

Uctinct bir uyart: Bu kitab1 okudugunuzda, dinya degisme-
yecek. Ama sizin dinyaya bakisiniz degisebilir. Ve belki de bu,
daha onemlidir. Cinka antropolojik distinmek, bir beceridir.
Bir kez 6grendiginizde, her yerde kullanirsiniz: Otobiste, ka-
fede, haberleri izlerken, ailenizle yemek yerken, okulda ya da
is yerinde kat1 pozitivist bir arkadasinizla tartisirken. “Neden
boyle?” yerine “nasil baska olabilir?” diye sormaya baslarsiniz ve

belki de baskalarini da bu yonde diistiinmeye tesvik edersiniz.

Eksiklikler ve Sinirlar

Diriist olmak gerekir: Bu kitabin eksiklikleri vardir. Materya-
list antropoloji (Marxg¢1 gelenek), biyolojik antropoloji, arkeoloji,
dilbilimsel antropoloji, bunlar burada yeterince islenmemistir.
Afrika antropolojisi (Evans-Pritchard, Fortes), Guney Asya
antropolojisi (Dumont, Marriott), Latin Amerika antropolojisi
(Redfield, Wolf, bunlar da ytzeysel kalmistir.

Bu eksiklikler, ashinda bilingli bir tercihin sonucudur. Dogasi
geregi, sinirh bir alanda her seyi kapsamak imkansizdir. Bu
ylzden kitapta, ozellikle belirli bir ¢izgiye odaklanma tercih
edildi. Bu cizgi, elestirel, yorumlayici, postyapisalc bir antropoloji
cizgisidir. Bu secim, baska antropolojileri reddetmek icin degil;
belirli bir derinlik saglamak icin tercih edilmistir.

Okuyucunun bu kitab bir “giris” olarak gérmesi énemlidir;
ama ayni zamanda kitapta daha kapsamli bir antropolojik de-
rinligi tesvik eden bir yaklasim da benimsenmistir.

Kisaca giris, her seyi soylemez; bir kapi acar, davet eder. Bu
kitap, antropolojinin tamamini 6gretmez; ancak antropolojik
distinmenin ne oldugunu 6gretir. Ayrica bu beceri herhangi bir

antropoloji gelenegine, herhangi bir alt alana da uygulanabilir.

12



GIRIS
Bir Davet

Claude Lévi-Strauss, otobiyografisinde soyle yazar: “Antro-
polog olmak, dinyay1 cift gormek demektir” (Lévi-Strauss, 1961:
58). Hem iceriden hem disaridan. Hem tanidik hem yabanc.
Bu “sas1 bakis”, bazen yorucu, bazen rahatsiz edici, ama her
zaman aydinlaticidir.

Bu kitap, size bu sas1 bakisi kazandirmaya calisacak. On
bir ders sonunda, kesin bilgilerle donanmis olmayacaksiniz.
Fakat sorular sormay1, yorumlar tiretmeyi, farkliliklar: gormeyi
ogreneceksiniz. Ve belki de en 6nemlisi, kendi diinyamizin,
“dogal” olmadigin, tarihsel olarak insa edildigini, baska ttrli
de olabilecegini anlayacaksiniz.

Renato Rosaldonun dedigi gibi, “Kilttr, her zaman yolda-
dir” (culture is always in motion) (Rosaldo, 1989: 217). Hicbir
sey sabit degil, her sey akiskan. Antropoloji, bu akisi anlamaya,
onunla birlikte yol almaya calisir.

Simdi hazirsaniz, yolculuga ¢ikalim.

Nasil Okuyacaksiniz?

- Her dersi bitirdikten sonra, kaynakcadaki en az bir metni okuyun.
- Notlar alin, sorular sorun, tartisin.

- Dizin ve sozlugi akdif kullanin.

- Dersleri birbirine baglamaya calisin.

- Elestirin, katilmayin, yeniden diistnun.
Temel Okuma Onerisi:

1. Once Onséz’tt okuyun (duygusal baglantr)
2. Bu Giris'i okuyun (entelekttiel harita).

3. Ders I'den baslayin (Geertz’'in zemini)

4. Her derse, acik fikirle girin.

5. Sonunda, tekrar bu Giris’e dontin (fark edeceksiniz ki, simdi daha derin

anliyorsunuz).

13



